
  حقوق الإنسان بين الفلسفة والعقيدة والسياسة
  احمد مبارك سالم 

  
ا، فأما  وسياسيًيًاا وعقدإن حقوق الإنسان تأخذ في تشكلها وتحققها بعدا فلسفيً  

البعد الفلسفي فهو يتمثل بأصل هذه الحقوق ومرتكزات إقرارها ومتعلقاتها، وأما 
وبحياته في ممارساتها رتبط بالإنسان  فهو يتصل بها آقناعة لها قدسية تديالبعد العق
ة التي ينبغي أن تكون السياسي فهو بعد التفعيل والممارسأما البعد . اا وعدمًوجودً

الحقوق أهدافها لهذه  ؛ وذلك حتى تحقق قواعد الحمايةمجردة من المصلحة الخاصة
  .في حفظ آرامة الإنسان ومكانته وامتيازاته

  
  البعد الفلسفي: أولاً

  
برز يكل شيء يستقر في القناعة والوجدان والضمير ارتباط من شأنه أن إن ل  

 أن البعد الفلسفي يتقرر العلة والحكمة والفلسفة والبعد لهذا الشيء، ومما لا شك فيه
 الطبيعية المبنية ه وبما يتصل بإقرار حقوق،ا بالإنسان باعتباره مرتبطًفي أساسه

 علاقة بين إنسان وآخر امكانية بناءك على على القانون الطبيعي، وهو يرتكز في ذل
  .إلا إذا استوعب أطراف العلاقة البعد الفلسفي لمستلزمات هذه العلاقة

فأينما وجد الإنسان وجدت معه مقوّمات الحقوق التي تستجيب لفطرته،   
وتلبي احتياجاته، وتردع منتهك حرياته وعدالة علاقاته؛ لذلك آانت الأفكار المتصلة 

  . اختلاف في المفاهيم لدى آل من الفلاسفة ومفكري العقدبذلك محل
إن البعد الفلسفي لحقوق الإنسان هو الذي من خلاله تتقرر فكرة حقوق   

إذا آانت  و.ما عرجنا عليه بالقول فيما سبقآالإنسان آأحد مقوّمات هذه الحقوق 
 بعلم االله المقررة في الشريعة الربانية تتصلحقوق الإنسان وفق منظور الفلسفة 

ما يحفظ له إنسانيته وآرامته، فهو الأعلم سبحانه بمصلحة الإنسان، وأنه لأجل ذلك ب
، ا بمواثيق دوليةفإنه لا يمكن فهم فلسفة وحقيقة حقوق الإنسان آما هي مدونة حاليً

 مالم نفهم القانون الطبيعي والحقوق الطبيعية التي بموجبها تقررت نشأة حقوق وذلك
ا آانت حقوق الإنسان في الشريعة الغراء فكرتها ربانية، فإن القانون وإذ. الإنسان

الطبيعي تنبع فكرته الأصلية التي تقوم عليها فلسفته من تراث الفكر الفلسفي 
آثر من أا، وإن آانت جذورها تمتد اليوناني والمسيحي في صورتها الأآثر وضوحً

  1 .ذلك
ثقافة الغربية، وبناء على اعتبار وبالنظر إلى مراحل نشأة هذه الحقوق في ال  

، فإن فكرته بقيت رغم ما طرأ عليها من تغير في ا حيًاالقانون الطبيعي مفهومً

                                                            

، احق الإنسان في التنمية الاقتصادية وحمايته دوليً عبد الحكيم،  صفاء الدين محمد–الصافي  1‐
  .32مرجع سبق ذآره، ص 



الصبغة، فبعد أن آانت ذات صبغة فلسفية أصبحت دينية وسياسية، ثم أصبحت 
  2 .اقتصادية ثم رسمية وقانونية على يد الثورة الفرنسية

 الطبيعية هو القانون الطبيعي، فإن نظرية وحيث أن الأساس الفلسفي للحقوق  
آدميته في  بأن للفرد نادتو القرن الثامن عشر فيلحقوق الطبيعية قد تبلورت ا

ثابتة لا تنتزع، وليس هناك فرد يستطيع أن وهي ا يستمدها من طبيعته، حقوقً
 يفقدها، وهي حقوق فوق التشريعات المدوّنة والاتفاقات التي تعقد بين الحكومات،
ا وهي حقوق لا يمنحها المجتمع المتمدن، وإنما يعترف بها ويقرّها باعتبارها شيئً

نافذ المفعول في العالم أجمــع، ولا تستطيع أي ضرورة اجتماعية أن تسمح لنا ولو 
  3 .ا لهذا الاعتبار وفقًهملهـانلفترة محدودة أن نلغيها أو 

ا لإقرارها في ان لا يعد منطلقًإلا أن هذا البعد الفلسفي في إدراك حقوق الإنس  
راء، والتي تترفع في تنظيم حياة الإنسان عن فكر الإنسان ومنظوره غالشريعة ال

 ومستقبله، هبعلم خالق الإنسان ومصوره وعالم حقائقه وأسرار ماضيه وواقع
فالسيادة في مقوماتها الكلية لتنظيم حقوق الإنسان تنطلق من تشريعات رب الإنسان 

  .يضعه الإنسانما بوليس 
وإذا آانت جميع الفلسفات والديانات الغربية والشرقية قد اهتمت بفكرة حقوق   

الإنسان وبفلسفة ارتباطها بحقيقة الإنسان، فإن الإسلام قد أآد بصورة لا لبس فيها 
على وجود حقوق ثابتة وطبيعية بل وضرورية لحرمة الإنسان، وهي حقوق يتطابق 

هبها االله وحيث الإلهي على توآيدها واحترامها منذ الأزل، العقل الإنساني والوحي 
  4. له بعد أن خلقه وآرّمه على سائر مخلوقاته

وبذلك فإن البعد الفلسفي الذي يتصل بارتباط هذه الحقوق بالإنسان يتقرر من   
ا آان مصدر هذا التنظيم، إلا خلال ما تقره هذه الحقوق من تنظيم لحياة الإنسان أيً

البعد لا يمكن أن يتحقق دون تحقيق لمكانته ودفاع عنه، ودون حمايته بنظام أن هذا 
  .عقابي من شأنه أن يحفظ قواعده من الانتهاك

  
  ديالبعد العق: اثانيً
  

                                                            
نقلا عن عبد الحميد متولي، الحريات العامة، ونظرات تطورها وضماناتها ومستقبلها، منشأة  -2

 صفاء الدين محمد –وقد أورد هذا النقل الصافي . 41 مصر، ص –، القاهرة 1974المعارف، 
  .34ص      ، مرجع سبق ذآره، احق الإنسان في التنمية الاقتصادية وحمايته دوليًكيم، عبد الح

 عن ملحم قربان، قضايا الفكر السياسي والحقوق الطبيعية، المؤسسة الجامعية للدراسات نقلاً 3‐
 –وقد أورد هذا النقل الصافي . 122 لبنان، ص –، بيروت 1982، 1: والنشر والتوزيع، ط

، مرجع سبق احق الإنسان في التنمية الاقتصادية وحمايته دوليًن محمد عبد الحكيم، صفاء الدي
  .34ذآره، ص 

 عن ملحم قربان، قضايا الفكر السياسي والحقوق الطبيعية، المؤسسة الجامعية للدراسات نقلاً -4
 –وقد أورد هذا النقل الصافي . 122 لبنان، ص –، بيروت 1982، 1: والنشر والتوزيع، ط

، مرجع سبق احق الإنسان في التنمية الاقتصادية وحمايته دوليًصفاء الدين محمد عبد الحكيم، 
  .34ذآره، ص 



يستقر في قناعة آل إنسان ما تقرره له حقيقة وجوده وتنظيمات حياته من   
ك أن مواثيق حقوق ا عن ذلك، ولا شقدسية واحترام ورغبة في الاستماتة دفاعً

يرتبط عدم الالتزام بها بعقوبات رادعة التي الإنسان ما أقرت إلا بقواعده الإلزامية 
  .من شأنها أن تكفل لها القدسية والمكانة والحرمة

 اولما آانت حقوق الإنسان هي أساس ومرتكز نهضة الأمم، و من دونه  
 آانت – أي حقوق الإنسان –ا للتخلف والرجعية، فإنها لذلك تصبح هذه الأمة رهنً

، لتشكل بذلك عقيدة للمجتمعات الإنسانية، قرة في القناعات في أسمى منزلةمست
  .وذلك على اختلاف الأنماط التي تتبع من قبل آل منها في تعظيم هذه الحقوق

 هي ،إن غريزة حب الذات التي أودعها االله تعالى في أعماق نفس آل إنسان  
عن حقوقه وحماية مصالحه، والأوامر الدينية في هذا المجال التي تدفعه إلى الدفاع 

هي من نوع الأوامر الإرشادية التي تساعد الإنسان على تخطي العقبات وتحمل 
  .الصعاب التي تعترض الدفاع عن الحقوق

هك شيء من حقوقه أن يجهر بالاعتراض إن القرآن الكريم يشجّع من انتُ  
لَا يُحِبُّ اللَّهُ الْجَهْرَ بِالسُّوءِ مِنَ الْقَوْلِ  (: الله تعالىوفي ذلك يقول ا، وإعلان ظلامته

  5.) إِلَّا مَنْ ظُلِمَ
إنه  ف، والدفاع عن مصالحه المشروعةهومن سعى وتحرك للانتصار لحقوق  

قد مارس حقه الطبيعي ولا لوم عليه ولا مؤاخذة؛ وذلك لأنه انطلق مما هو مستقر 
وَلَمَنِ انْتَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ  (:  وفي ذلك يقول االله تعالىفي قناعته وعقيدته ووجدانه،
  6.) فَأُولَئِكَ مَا عَلَيْهِمْ مِنْ سَبِيلٍ

ا لبعده العقدي لا يقف عند حدود ثم إن الدفاع عن حقوق الإنسان وفقً  
المصالح المرتبطة بذات الشخص، بل يعني تحمّل المسؤولية تجاه أي حق إنساني 

ن االله تعالى يحرّض المؤمنين على القتال نصرة للمستضعفين، وفي ينتهك، حتى أ
وَمَا لَكُمْ لَا تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ  (: ذلك يقول االله تعالى

رْيَةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا وَاجْعَل لَنَا وَالنِّسَاءِ وَالْوِلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ الْقَ
  7.) مِنْ لَدُنْكَ وَلِيًّا وَاجْعَل لَنَا مِنْ لَدُنْكَ نَصِيرًا

    
وإذا آانت سائر الأنظمة والتشريعات تفتقر إلى نظام عقابي رادع لكل من 

ا للبعد العقدي الذي تسوّل له نفسه انتهاك حقوق الإنسان، فإن الشارع الحكيم حفظً
 يعد من أآثر النظم اا إسلاميًا عقابيً قد قرر نظامً،قرر قدسية مثل هذه الحقوقي

 إذ فيه عناصر يتفق فيها مع بقية قوانين العالم ؛ا ونجاعةورًــالعقابية أصالة وتط
ون من القوانين، ــر خاصة لا يشارآه فيها أي قانــه عناصــث، وفيـديـالقديم والح

دي الذي ــظ البعد العقــه أن يحفــام العقابي من شأنـظك أن إقرار هذا النـــولا ش
  .وقـة هذه الحقـــة وقدسيـــرر من خلاله مكانــيتق

                                                            
  .148النساء سورة  -5
  .41الشورى سورة  6‐
  .75النساء سورة  -7



إن الملاحظ أن الحدود والقصاص ناتجة عن عدد قليل من الجرائم أو 
آما أن  وغيرها من الجرائم، والمعاصي آالقتل والحرابة والردة والسرقة والزنى

أحكام القصاص تتعلق بحقوق الناس، فإن أحكام الحدود تتعلق بحقوق االله وحقوق 
 هذه الأفعال التي لم يتقرر ا للتفاوض أو التنازل، أما ما عدالمجتمع فلا تكون محلاً

ا لما فقًذلك و و، لهاان مهمة تقدير العقوبةـلانتهاآها حقا، فقد ترك االله تعالى للإنس
  8.عـور المجتمـة وتطـالعامتقتضيه المصلحة 

لم تكن مستقرة في  إن حقوق الإنسان لا يمكن أن يتقرر لها البعد العقدي ما
 بما يشكل عقيدة في فؤادهم وتوجه فكرهم ، وذلكوجدان الناس وفي ضمائرهم

تعزيز يتمثل في وتنظيرهم وتفعيلهم، وأن ذلك يحتاج إلى جانبين أحدهما إيجابي 
والدفاع عنها باستماتة، وجانب سلبي يتمثل في ردع آل من لا ثقافة حقوق الإنسان 

  .يلتزم باحترام وحفظ مكانتها وقدسيتها
  
  البعد السياسي: اثالثً
  

، حيث لم تعد حقوق الإنسان في لحقوق الإنسان يعد أآثرها أهميةوهذا البعد   
ء رجل النظام العالمي تنبع مراعاة للبعد الفلسفي أو العقدي، بل ترتكز على آرا

  9.السياسة والسلطة العامة
لا بد من  ه هذا البعد في دوره لإقرار حقوق الإنسان ودعمها، فإنلنظر إلىوبا  

 على الشؤون ونالشريعة الغراء تأمر أولياء الأمر ممن يقومالتأآيد على أن 
السياسية في سلطة الدولة الإسلامية بتحري إقرار حقوق الإنسان في مستوياتها 

ا للمصلحة المعقّدة، هذا بالإضافة إلى الدفاع عنها وعقاب من ينتهكها تحقيقًالبسيطة و
  .الإنسانية العادلة، وذلك دون تغليب للمصالح الخاصة على المصالح العامة

والحديث حول ذلك يحتاج إلى دراسات مستفيضة ذات محاور متعددة، وما   
ا للبعد السياسي لحقوق يهم في هذا المقام هو أن النظرية الإسلامية في إقراره

الإنسان، وذلك باعتبار أن القائمين على السلطة السياسية هم من سيفعّل مثل هذه 
 ن بين الحقوق الخاصة، وبين الحقوقالحقوق، فإنها تؤآد على ضرورة خلق تواز

بما يحفظ بعد ذلك المصلحة الإنسانية في إطارها العام المجرد ذلك العامة المجردة، 
  .   جنس أو عرق أو مذهب أو ديني  لأمن الانتماء

الإنسان فإن هناك وباستقراء المذاهب الغربية حول البعد السياسي لحقوق   
، وهذه الفلسفة معروفة بتشديدها الأساسي على القيمة المتساوية اليبراليأساسا فلسفيا 

  .للفرد واستقلاله، وهي تشمل المساواة في الحقوق المدنية والسياسية
 يتمثل فهوفي بعدها السياسي ساس الفلسفي الآخر لحقوق الإنسان أما الأ

المذهب الجماعي، وهذه الفلسفة لا ترآز على الفرد، بل تعرف بتشديدها الأساسي ب
وفي حين أن المذهب الليبرالي يؤآد .  طبقة أو شعب وطني:على مجموعة ما، مثل

                                                            
  .124 محمد الطاهر، حقوق الإنسان والقانون الجنائي، مرجع سبق ذآره، ص –الرزقي  - 8
  .200 حقوق الإنسان والسياسة الدولية، مرجع سبق ذآره، ص دافيد بز فورسايث، - 9



ا لى أن الفرد يوجد دائمً الفرد وذاتيته، فإن المذهب الجماعي يؤآد علعلى استقلا
  .ا بمصير المجموعةفي مجموعات، وأن خير الفرد مرتبط دائمً

  
لحقوق الإنسان، والتي الوضعية وإذا آانت هذه هي المذاهب الرئيسة 

، فإن هذه  ) حقوق الإنسان والسياسة الدولية( فورسايث في آتابه .افترضها دافيد ب
  10. على ذلكالمذاهب لا تقع حصرًا

آر دايفيد في استنتاجاته بأن هذه الآراء المتنافسة حول حقوق الإنسان  ذوقد
 موجودة حقا، سواء ما قام منها على الفردية في المذهب الليبرالي، أو ما قام منها

، أو ما قام منها على المطالبة بالمساواة وهو على الجماعية في المذهب الجماعي
 الحصول على الموافقة بين الأشخاص  من المستحيلآما أآد بأن .مذهب المحافظين

المطلعين والمفكرين ذوي الاقتناعات السياسية المتناقضة بشدة حول ما ينبغي عمله 
 البعد قرر به للواقع ما ئهآما قرر من خلال استقرا. لتحسين الأحوال الإنسانية

المصلحي في المطالبة بتفعيل حقوق الإنسان، حيث أآد أن السعي من أجل السلطة 
ي السياسات العالمية يجعل من الصعب حتى على الليبرالي الوطني أن يكون ف

ليبراليا دوليا، أو على المارآسي المهتم بتحرير الإنسان أن يتابع هذا الهدف في 
  11.السياسات العالمية

وإذا آان البعد السياسي يشكل قمة الهرم في الأهمية في إقرار وتفعيل حقوق 
الحقوق التي تأخذ مما يتعين ذآره في هذا المقام أن ، فإن  على أرض الواقعالإنسان

الصبغة السياسية هي من أهم الحقوق التي تضمنها الإعلان العالمي لحقوق الإنسان، 
وهي تلك الحقوق التي تتصل بحقوق الممارسة السياسية للفرد بوصفه شريكا في 

ور حولها الجدل إقامة نظام الجماعة السياسي، ومن أبرز هذه الحقوق التي يث
  12.الديمقراطية والحريات العامة

ومما لا شك فيه أن مناقشة الحقوق السياسية في مجتمع ما تختلف باختلاف   
النظام السياسي ونمط الحكم في آل مجتمع على حدة، وإذا آانت هذه الحقوق تخضع 

لسياسة للنظريات التي هي ثمرة إعمال الفكر والمنطق العقلاني عند الإنسان، فإن ا
وافق الشرع، حيث يكون الناس أقـرب إلى ييقيدها جانب من الفكر الإسلامي بما 

المصلحة فيما لم يقرره ب و،الصلاح وأبعد عن الفساد، فهي ترتبط في ذلك بالنص
  13.النص

تجتمع في النهاية ا ا ما آان الاختلاف حول محاور هذه الأبعاد، فإنهوأيً  
قاته بما يؤآد على رقيه وآرامته، وأن هذه الغايات مقررة حماية الإنسان وحفظ علا

 –وعبر التاريخ .  المقررة لحمايتهامشترآة وإن تولد اختلاف في الوسائل والأدوات
 شاب التنظير والتفعيل لحقوق الإنسان على الساحة المحلية أو –الإسلامي وغيره 

ا، وهو ما جنح بكثير من ا لهتحقيقًو لفهم النصوص ا للمصالح، وتوظيفًاالعالمية تغليبً
                                                            

  .200دافيد بز فورسايث، حقوق الإنسان والسياسة الدولية، مرجع سبق ذآره، ص  -10
  .229دافيد بز فورسايث، حقوق الإنسان والسياسة الدولية، مرجع سبق ذآره، ص  -11
  .312 ذآره، ص  الوسيط في القانون الدولي العام، مرجع سبق–الفتلاوي  -12
  .347 إبراهيم عبد االله، حقوق الإنسان في الإسلام، مرجع سبق ذآره، ص –المرزوقي  13‐



المصلحة يتأتى الادعاء بأن الكيانات إلى انتهاك مثل هذه الحقوق في موطن حيث 
 نابعة من إنما يرجع إلى آونهااحترامها وتقدسيها والمناداة بها أن تقتضي ذلك، و

  .اضمير الإنسان ووجدانه، ودلائل الواقع تقرر ذلك أيضً
  
  
  
 


